
	
   1	
  

Der Beobachter – Typ 5 
Matthäus 5,3 
 
Selig sind die geistlich Armen, denn ihrer ist das Himmelreich. 

Liebe Gemeinde, 

bevor ich Ihnen das faszinierende fünfte Seelenbild aus der Charakterlehre des 
Enneagramms vorstelle, möchte ich mich kurz darauf besinnen, wo wir stehen: 

Entsprungen aus der Sehnsucht, geistlich zu wachsen, haben wir uns auf die 
Suche nach den charakterlichen Wesenszügen gemacht, die uns beherrschen. 
Dabei sind wir einer Erkenntnis der Lehre von den „Neun Gesichtern der Seele“ 
gefolgt: Der Erkenntnis, dass diese beherrschenden Wesenszüge nicht bei jedem 
Menschen die gleichen sind.  

Aber die Wesenszüge, die uns ganz persönlich beherrschen, sind uns selbst meist 
verborgen. Sie dienen ja dazu, unsere in der frühen Kindheit erfahrenen Ängste 
und Verlusterfahrungen zu überdecken und auszugleichen. Oft geschieht das 
dergestalt, dass wir uns dafür von anderen abgrenzen und ein „falsches Ich“ 
aufbauen, wie  Richard Rohr, der Autor des Buches „Das Enneagramm“ es nennt. 
Der Versuch, die eigenen Schattenseiten zu verstecken, nicht ans Licht kommen 
zu lassen, führt dazu, dass wir uns und unsere Mitmenschen an der Nase herum-
führen – und damit viele von den eigenen Möglichkeiten verpassen, Gott und die 
Welt zu erkennen und uns zu entfalten. 

Der Weg der Heilung liegt aber im „agere contra“: Wir müssen gegen unsere 
scheinbar natürlichen Zwänge handeln, um davon frei zu werden. Wir müssen 
einen ehrlichen Blick auf uns selbst werfen, uns durch die liebenden Augen 
Christi betrachten und uns auch untereinander annehmen. Dann werden wir die 
Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird uns frei machen. So verspricht es 
Christus seinen Nachfolgerinnen und Nachfolgern in Johannes 8,31.  

Sieben Seelengesichter haben wir bisher kennengelernt. Sie gehörten zu den 
Bereichen Bauch, Herz und Kopf. Zu den Bauchtypen gehörten neben der Num-
mer 9, dem „Vermittler“, auch die Nummer 8, der „Boss“ und auf der anderen 
Seite die Nummer 1, der „Perfektionist“. Alle mussten sie als Kinder um Aufmerk-
samkeit und Achtung kämpfen. Alle waren sie sehr direkt in ihrem Gefühlsleben, 



	
   2	
  

ehrlich bis zur Taktlosigkeit und von Aggressionen bestimmt, die dicht unter 
Oberfläche lagen und auf die verschiedenartigste Weise kontrolliert wurden.  

Drei weitere waren Herztypen. Neben dem reinsten Vertreter, dem Dynamiker, 
dessen ganzes Leben auf Erfolg abgestellt war, haben wir den Helfer und den 
tragischen Romantiker kennengelernt. Alle drei hatten immer ein imaginäres 
Thermometer dabei, um die Temperatur des Gefühls zu messen, das ihre Mitmen-
schen ihnen entgegenbrachten. Aber zu ihren eigenen Gefühlen hatten sie alle 
keinen richtigen Kontakt. Zu sehr waren sie damit beschäftigt, es Anderen recht 
zu machen, bei ihnen anzukommen, sich die Liebe der Anderen zu verdienen.   

Jetzt kommen wir zu den drei Kopftypen. Einen davon hatten wir schon kennen-
gelernt. Das war die Nummer Sechs, die ich den Zauderer genannt habe, und der 
bei Helen Palmer der „Advocatus Diaboli“ heißt, der Anwalt des Teufels. Also 
der, der immer ein Haar in der Suppe findet, immer misstrauisch ist. Seine Wur-
zelsünde war die Angst. Vor allem die Angst vor der Unverlässlichkeit der ande-
ren. Um dieser Angst auszuweichen, filterte er alle Erlebnisse und Emotionen 
durch seinen Kopf und ging seine Handlungen vorher in allen Spielarten theore-
tisch durch, bevor er sich dazu durchrang, Vertrauen zu wagen.  

Die Nummer Sechs wird von zwei weiteren Kopftypen flankiert, die auf das ähnli-
che Problem jeweils eigene Antworten finden. Die Nummer Fünf, den Beobachter 
und die Nummer Sieben, den Epikureer. 

Heute ist nun die Nummer Fünf Gegenstand unserer Betrachtung, die Beobachte-
rinnen und Beobachter. 

Vielleicht gehören Sie ja auch zu den Menschen, die am liebsten ihre Ruhe ha-
ben? Die im Restaurant, wenn sie sich überhaupt überwinden können, hineinzu-
gehen, im hintersten Eckchen sitzen? Und zwar genau da, wo Sie alles sehen 
können, aber selbst nicht gesehen werden? Haben Sie bei Spaziergängen gern 
ein Fernglas oder eine Kamera dabei? Faszinieren Sie Blicke durch ein Mikroskop 
oder Teleskop? Schauen Sie im Fernsehen am liebsten die Wissenschaftssendun-
gen und Dokumentationen? Fühlen Sie sich am wohlsten, wenn sie still sitzen 
und nachdenken können? Glauben Sie, dass Sie auf Ihrem Fachgebiet auch nach 
lebenslangem Studium noch nicht genügend Bescheid wissen, um andere zu 
belehren? Sammeln Sie gern? Ertappen Sie sich dabei, ihre angeborene Askese 
manchmal bis zum Geiz zu treiben? Wissen Sie in gefühlsgeladenen Momenten 



	
   3	
  

nicht, was Sie sagen sollen und suchen nach dem Mauseloch? Hören Sie von Ih-
rem Partner oder Ihrer Partnerin, dass Sie ihnen zu wenig emotionale Aufmerk-
samkeit schenken? Während Sie doch den Eindruck haben, schon über jedes 
Maß Gefühle gezeigt zu haben? Dann ist die Wahrscheinlichkeit nicht ganz klein, 
dass Sie eine Fünf sind. 

Fünfer werden von einem Gefühl der Leere bestimmt. Sie haben das Gefühl, dass 
in ihnen ein großes Vakuum herrscht, das gefüllt werden muss. Das kommt da-
her, dass sie meist als Kind wenig echte Zärtlichkeit und Nähe erlebt haben. Ent-
weder waren die Eltern zudringlich, geistig oder körperlich, oder sie waren ge-
fühlskalt. Oder es gab ganz andere Gründe, warum das kleine Kind wenig Körper-
kontakt erlebte. Jedenfalls ist das die Ursache für dieses Gefühl der Leere, der 
Heimat- und Schutzlosigkeit und der Einsamkeit, der die Fünf nur durch einen 
Rückzug in die eigene Innenwelt entkommen kann. Nur wenn sie von innen her-
aus die Welt wahrnimmt, ordnet und dirigiert, erlebt sie ein Gefühl der Gebor-
genheit. „My home is my castle“ – das ist der Wahlspruch einer Fünf. 

Die Fünf, versucht stets, selbst nicht aufzufallen. Sie hasst es, Gegenstand des 
Interesses anderer zu sein. Sie aber will wissen, was die Welt im Innersten zu-
sammenhält. Deshalb ist ihr Selbstbild auch „Ich blicke durch.“ 

Um nicht in der Theorie stecken zu bleiben, wollen wir uns die Eigenarten der 
Fünf, die Sie auf Ihrem kleinen Zettel finden, wieder an zwei biblischen Figuren 
deutlich machen. 

Da ist zum ersten der sagenumwobene „Prediger“, Kohelet, der „Lehrer“ im Alten 
Testament. Weil er in all seinem Bemühen um Wissen so weise erscheint, wurde 
er auch mit Salomo in Verbindung gebracht. 

Dieser Prediger will alles wissen. Und zwar durch Beobachtung und Selbststu-
dium. Er will dem Glück auf die Spur kommen. Er will es mit seinem Verstand 
begreifen und somit verfügbar machen. Aber all seine Versuche schlagen fehl. Er 
versucht es mit Reichtum, mit Wissen, mit Macht, aber am Ende erlebt er immer: 
Alles als „Windhauch“. Nichts kann seine innere Leere füllen. 

Bei allen seinen Studien hat er viele weise und faszinierende Erkenntnisse. Und 
seine Quintessenz ist schließlich: „Genieße während deines Lebens, soviel du 
kannst, denn du kannst nichts mitnehmen.“ 



	
   4	
  

Was wir bei diesem Prediger sehr schön beobachten können, ist die als Wissen-
schaft kaschierte Habgier. Zunächst die Habgier an Wissen selbst. Das erwirbt er 
durch unermüdliche Beobachtung des Treibens seiner Mitmenschen - ohne 
selbst jemals darin verwickelt zu werden. Dann aber auch an Besitz: Um dem 
Glück auf die Spur zu kommen, häuft er Sklaven (!) und Reichtümer an – und 
erlebt, dass auch das ihn leer lässt.  

Was wir bei ihm aber nie erleben, ist, dass er irgendetwas teilt oder gar mora-
lisch beurteilt. Was ihn am meisten ärgert, ist, dass er sein Hab und Gut nach 
dem Tod jemand anderem hinterlassen muss. Er findet, jeder Mensch soll für sich 
selbst kämpfen und arbeiten und das Glück im Leben finden. Die einen sind arm, 
die andern reich – da kann man nichts machen. Vom Prediger hören wir nie, dass 
er etwas abgibt.  

Habgier und Geiz sind Wurzelsünde und Falle der Fünf. Wenn für die Herzmen-
schen das „Geben“ die große Versuchung war, so ist es für die Fünf das „Neh-
men“. Alles ist recht, um die innere Leere zu füllen – solange sie nur nichts her-
geben muss! Der Spruch: „Das Glück verdoppelt sich, wenn man es teilt“ er-
schließt sich ihrem streng rationalen Geist nicht. Sie hat immer Angst, dass es 
sich beim Teilen doch eher halbiert. 

Auch die große Sehnsucht der Fünf, die Fülle, können wir bei Kohelet gut be-
obachten. Kein Gebiet, auf dem er nicht forscht. Und am Ende kommt er zu einer 
„Weltformel“, mit der ihm alles erklärt scheint: „Iß und trink und genieße, so 
viel du kannst – alles andere hat eh keinen Zweck.“ Dabei dreht sich immer alles 
um seine Person. Auch die Partnerin ist Mittel zum Zweck. Ich glaube, es gibt 
kaum ein anderes biblisches Buch, indem das Wort „Ich“ derartig häufig vor-
kommt – und das Wort „Gott“ so wenig.  

Das stimmt aber nicht, könnten Sie jetzt sagen: Im vierten Kapitel behandelt der 
Prediger das Drama des alleinstehenden Menschen und betont den Wert der 
Zweisamkeit. Das ist richtig.  

Es ist richtig nett zu sehen, wie der Prediger sich bemüht, gute Gründe anzufüh-
ren, warum die Zweisamkeit sinnvoll ist. Wohlgemerkt, sie erscheint dem Predi-
ger nur für den sinnvoll, der sonst alles hat, dessen „Besitz ohne Grenzen“ ist. 
Denn dann können zwei mehr Gewinn daraus ziehen. Und sich gegenseitig auf-
richten, wenn sie fallen. Und sich gegenseitig wärmen und sich besser gegen 



	
   5	
  

ihre Feinde verteidigen. Und wenn sie dann gar ein Kind haben, ist es noch bes-
ser, denn „eine dreifache Schnur reißt nicht so schnell.“ (Kohelet 4, 12) Alles 
ganz rationale Gründe für’s Familienleben! 

Natürlich hat auch eine Fünf Sehnsucht nach Nähe und Geborgenheit. Tief in ihr 
schlummert ein reiches Gefühlsleben. Aber sie ist nicht fähig, das spontan aus-
zudrücken. Die Fünf liebt lieber aus der Distanz. Erst im Nachhinein analysiert sie 
die Kontakte, die sie mit anderen hatte. Dann fällt ihr auch ein, was hätte gesagt 
werden können... 

Die Einladung der Fünf ist echte Weisheit. Das bedeutet eine Weisheit, die Ab-
stand zu den Dingen und zu den Gefühlen anderer nehmen kann – aber nicht 
muss. Die sich um Objektivität bemüht um der Objektivität und des Verständnis-
ses für die anderen willen – und nicht, um selbst nicht verwickelt zu werden. 
Immerhin schreibt der Prediger seine Gedanken auf und scheint sie auch gelehrt 
zu haben – das war vielleicht sein Schritt hin zu den Menschen und zu Gott. Auch 
wenn echtes Vertrauen in Gottes Liebe und Fürsorge ihm nicht abzuspüren ist. 

----------- Gesprächspause ------------- 

Lassen Sie uns jetzt einen Blick auf einen neutestamentlichen Vertreter werfen: 
Auf den Apostel Thomas. Ein Apostel, der mir gerade wegen seiner Skepsis sehr 
sympathisch ist.  

Der Apostel Thomas gewinnt insbesondere im Johannes-Evangelium Kontur. 
Überall begegnen wir Thomas als Skeptiker, der sich kein X für ein U vormachen 
lässt. Wenn Jesus im 11. Kapitel davon schwärmt, wie er den toten Lazarus wie-
der zum Leben erwecken will, sagt Thomas zu den anderen Jüngern nur lako-
nisch: Lasst uns mit nach Jerusalem ziehen, um auch dort zu sterben. Er sieht 
die große Gefahr, die allen dort droht, und er glaubt nicht daran, dass Jesus 
seinen toten Freund aufwecken kann. Aber obwohl er keinen Sinn darin erkennt, 
nimmt er die Reise stoisch und gelassen auf sich und verweigert Jesus die Be-
gleitung nicht. Nihilistische Resignation und Gleichgültigkeit sind eine ständige 
Gefahr für die Fünf, schreibt Richard Rohr. Die Tendenz dazu war ja auch beim 
Prediger zu erkennen.  

Später in Jerusalem, bei der langen Abschiedsrede von Jesus während des letz-
ten Abendmahls, erleben wir Thomas als aufmerksamen und kritischen Zuhörer. 
Als Jesus im 14. Kapitel erzählt, wie er die Jüngerinnen und Jünger verlassen 



	
   6	
  

will, um ihnen bei Gott die Stätte zu bereiten und sie holen will, und als er dann 
behauptet: „Und wohin ich gehe – ihr kennt den Weg!“, da wirft Thomas ganz 
rational ein: „Herr, wir wissen nicht, wohin du gehst. Wie können wir da den Weg 
kennen?“ Es ist ihm unvorstellbar, sich auf einen Weg zu machen, dessen Ziel 
nicht klar ist. Für Jesus ist das hingegen gar kein Problem. Nach seiner Ansicht 
reicht es, auf dem richtigen Weg zu bleiben und sich vertrauensvoll ans Ziel 
leiten zu lassen. Und dieser Weg ist einfach die Liebe zu Jesus und zu den Ge-
fährten. Doch dieser Zugang erschließt sich der Fünf Thomas nicht. 

Die dritte Szene im 20. Kapitel zeigt ihn als Benachteiligten: Alle haben Jesus 
gesehen – nur er nicht. Er, für den das mit eigenen Augen sehen wichtiger ist als 
für alle anderen. Er war nicht dabei. Warum er überhaupt abwesend war, darüber 
darf man spekulieren. Aber nun erzählen die anderen strahlend von ihrem Erleb-
nis. Und Thomas sagt: Wenn ich ihn nicht selbst sehen und anfassen kann, wenn 
ich seine Wunden nicht berühren kann, glaube ich nicht, dass ein Toter wieder 
unter uns steht! 

Und Jesus tut ihm den Gefallen: Er erscheint noch einmal. Er fordert Thomas 
sogar auf: Überwinde Deine skeptische Distanz. Fass mich an!  

Aber das tut Thomas nicht. Obwohl er erst davon gesprochen hatte, geht Berüh-
ren ihm denn doch zu weit. Zumindest wird es nicht berichtet. Er sieht Jesus mit 
seinen Augen und ruft: „Mein Herr und mein Gott!“ 

Hilfreicher für ihn wäre es gewesen, sagt Jesus, wenn er hätte glauben können, 
ohne zu sehen – oder durch die Berührung der Wunden...  

Dennoch - sein Erlebnis bringt Thomas wieder auf die christliche Bahn. Er wird 
zum Apostel und macht weite Missionsreisen. Das Reisen und Fremde-Länder-
Sehen gehört oft auch zu den Leidenschaften einer Fünf. Thomas geht, der Le-
gende zufolge, nach Indien, ins Land der Askese und Meditation, um dort den 
christlichen Glauben zu verbreiten. Und er geht allein. 

Eine Fünf, die den Zwang zum Abstand in sich erkannt hat, kann auch dazu 
eine objektive Position gewinnen und diesen Zwang überwinden. Das Beste, was 
ihr passieren kann, ist, dass sie sich leidenschaftlich verliebt. Dann muss sie ihre 
Distanz aufgeben und Partei für den geliebten Menschen ergreifen. Vielleicht ist 
so etwas in Thomas geschehen, als er ausrief: Mein Herr und mein Gott! Die 
Fünf kann sich dann anderen Menschen zuwenden, etwas von ihrem Wissen ab-



	
   7	
  

geben und von ihren Habseligkeiten, mit ihnen in Kontakt treten, Anteil neh-
men, helfen und vielleicht sogar teilen. Aber sie wird immer eine Fünf bleiben. 
Immer mit etwas Abstand handeln. Immer alles sorgfältig vorher überlegen und 
nachher analysieren. Und die anderen Menschen werden für sie immer ein biss-
chen wie Schachfiguren sein, die sie in ihrem einsamen Winkel behutsam auf 
dem Brett herumschiebt – zu deren eigenem Besten natürlich... Für die Mitmen-
schen bleibt eine Fünf immer eine emotionale Herausforderung. „Die Freund-

schaft zu einer Fünf“, schreibt Richard Rohr, „kann dann bereichernd sein, wenn 
man dreierlei nicht erwartet: Initiative, ständige körperliche Nähe und totale Hin-
gabe.“  

Wie ist aber nun Jesus mit seinen Fünfer-Eigenschaften umgegangen? In ihm, so 
haben wir ja angenommen, sind alle Eigenschaften in ihrer erlösten Form verei-
nigt. Auch von Jesus hören wir, dass er sich häufiger mal zurückzieht. Beson-
ders, nachdem er intensiv mit Menschen in Kontakt war, sie geheilt und getrös-
tet hat. Schon als Zwölfjähriger ist ihm das Wissen und die Bildung, die er im 
Tempel findet, wichtiger als die Nähe seiner Eltern. Er kommt mit einem „geistli-
chen“ Vater im Himmel prima zurecht und distanziert sich von seinen leiblichen 
Verwandten. Schwärmerischer Begeisterung weicht er lieber aus. Er analysiert 
seine Umgebung und kann dadurch wunderbare Gleichnisse und Sprachbilder 
finden. Den Sitten und Gebräuchen seiner Zeit schaut er auf den Grund und er-
kennt, wo das Gesetz missverstanden und wo es absichtlich falsch ausgelegt 
wird. Aber er kapselt sich nicht ab. Er wendet sich den Menschen zu, berührt sie 
sogar, wenn sie ihn darum bitten, und teilt seine Weisheit mit ihnen. Er liebt 
seine Freundinnen und Freunde und sucht ihre Nähe – und er kann sein volles 
Vertrauen auf diesen Vater im Himmel setzen, den er nicht sieht! 

Bisher habe ich jedem Seelenbild eine Seligpreisung zugeordnet. Für die Fünfer, 
die Beobachterinnen und Beobachter, schien mir gleich die erste passend: „Selig 

sind die Armen im Geist, denn ihnen gehört das Himmelreich.“ Arm im Geist - zu-
nächst scheint das ja eine Ohrfeige für die wissens- oder besitzhungrige Fünf zu 
sein. Aber diese Seligsprechung spricht sie gerade in dem an, was ihr tiefstes 
Problem ist: Diese Leere, die sie in sich fühlt, und die sich nie zu füllen scheint. 
Gerade diese Menschen, denen Nähe und Zärtlichkeit verwehrt wurde, die diese 
Leere spüren und sich so sehr nach Fülle sehnen, werden einmal alles haben: Das 
Himmelreich, Gottes Reich, das Recht und Liebe und Fülle für alle verspricht. 
Amen. 



	
   8	
  

 

Gebet: 

Lieber Vater im Himmel, der uns Segen und Liebe in Fülle verheißt, 

Du kennst uns durch und durch. Du weißt über unsere Fallen und Chancen Be-
scheid. Vor Dir brauchen wir uns nicht zu verstecken. Wir wollen Dich heute bit-
ten für alle Menschen, die in sich diese große Leere spüren. Die sich nach Gebor-
genheit sehnen, aber für diese Sehnsucht keine Worte finden. Die sich in sich 
selbst oder hinter ihrem Wissen und ihren Schätzen verschanzen und den Weg zu 
Dir nicht mehr finden. Die vertrauen möchten, aber es nicht können.  

Die Welt braucht Fünfer, Herr, das wissen wir. Menschen, die mit Abstand auf die 
Dinge blicken und rationale Entscheidungen treffen können. Die sich nicht von 
kleinen Enttäuschungen entmutigen lassen. Die sich von Blendwerk und großen 
Gefühlen nicht beeindrucken lassen. Und die sehen, was hinter den Dingen liegt. 
Wir danken Dir dafür, dass es diese Menschen gibt, auch hier in unserer Mitte. 
Hilf uns, ihnen zu zeigen, dass wir sie auch dann lieben, wenn sie einmal nicht 
den Durchblick haben.  

All unsere Bitten, Wünsche und Sehnsüchte bringen wir vor Dich mit den Worten, 
die Dein Sohn Jesus uns gelehrt hat: 

Vater unser im Himmel... 

 

Segen: 

Der Gott der Hoffnung aber erfülle euch mit aller Freude und Frieden im Glauben, 
dass ihr immer reicher werdet an Hoffnung durch die Kraft des Heiligen Geistes  

Und der Friede Gottes, der höher ist als alle Vernunft, bewahre eure Herzen und 
Sinne in Christus Jesus. Amen. 


